
1 
 

         

4. Advent 
 

Predigt „In der Hoffnung bleiben“ 
 

„O Tannenbaum, o Tannenbaum, wie grün sind deine Blätter! 

Du grünst nicht nur zur Sommerszeit, nein, auch im Winter, wenn 
es schneit. 

O Tannenbaum, o Tannenbaum, wie grün sind deine Blätter!“ 

Viele von Ihnen, liebe Schwestern und Brüder, kennen dieses alte 
Weihnachtslied. Wir werden es im Anschluss an diese Predigt 
gemeinsam singen. Seine heute bekannte Fassung stammt aus 
dem frühen 19. Jahrhundert – aus einer Zeit, in der Weihnachten 
zunehmend als Familienfest gefeiert wurde und der Tannenbaum 
seinen festen Platz in den Wohnstuben fand. 

Besungen wird ein Baum, der uns bis heute begleitet: draußen im 
Wald, wo er Schutz, Ruhe und Beständigkeit ausstrahlt – und jetzt, 
in diesen Tagen, als Weihnachtsbaum, liebevoll geschmückt und 
erleuchtet. Schon der Baum an sich ist seit alters her ein Symbol 
des Lebens. Umso mehr gilt das für die Tanne: Sie behält ihr grünes 
Kleid selbst im Winter, wenn andere Bäume kahl sind. Gerade in der 
kältesten und dunkelsten Jahreszeit wird sie so zu einem 
sichtbaren Zeichen der Hoffnung – Hoffnung darauf, dass das 
Leben stärker ist als Frost und Dunkelheit. 

Damit passt der Tannenbaum in besonderer Weise zum Leitwort 
des zu Ende gehenden Heiligen Jahres, das uns als Christinnen und 
Christen weltweit begleitet: „Pilger der Hoffnung“. Pilger sind 



2 
 

Menschen, die unterwegs sind, die noch nicht am Ziel 
angekommen sind, die Schritt für Schritt gehen – oft durch Mühsal, 
Unsicherheit und Dunkelheit hindurch. Hoffnung ist das, was sie 
trägt. So wie die Tanne im Winter standhält, so sind auch wir 
eingeladen, auf unserem Weg nicht aufzugeben, sondern der 
Hoffnung Raum zu geben. 

 

Liebe Schwestern und Brüder, 

Immergrüne Pflanzen spielten bereits lange vor dem Christentum 
eine wichtige Rolle. In vielen Kulturen galten sie als Zeichen von 
Lebenskraft, Fruchtbarkeit und Schutz. Zur Zeit der 
Wintersonnenwende schmückte man Häuser mit Tannenzweigen 
oder anderem Grün – als stilles Hoffnungszeichen gegen die 
Dunkelheit, als Ausdruck der Sehnsucht nach dem 
wiederkehrenden Licht. Auch in der Antike, etwa im römischen 
Reich, waren grüne Kränze aus Lorbeer oder Tanne Sinnbilder des 
Lebens und des Sieges über den Tod. 

Im ausgehenden Mittelalter verband sich dieses alte Symbolgut 
mit dem christlichen Glauben. In den sogenannten Krippenspielen 
jener Zeit stand oft nicht zuerst die Geburt Jesu im Mittelpunkt, 
sondern die biblische Erzählung von Adam und Eva. Dafür 
benötigte man einen „Paradiesbaum“ – einen immergrünen Baum 
als Zeichen des Lebens, an dem die verbotene Frucht hing, meist 
dargestellt durch einen roten Apfel. Diese Szene machte deutlich: 
Mit der Geburt Christi beginnt Gott selbst, die Geschichte von 
Schuld, Kälte und Tod zu wenden und der Welt neues Leben zu 
schenken. 

Im Laufe der Zeit wurde dieser Paradiesbaum immer reicher 
geschmückt. Vergoldete Nüsse, Gebäck und Süßigkeiten sollten 



3 
 

das verlorene Paradies veranschaulichen. Die roten Äpfel und 
später silbern oder golden eingewickelte Früchte wurden zu 
Vorläufern unseres heutigen Christbaumschmucks. 

Ab dem 16. und 17. Jahrhundert taucht der geschmückte Baum 
auch außerhalb der Kirchen auf – bei Zünften, Bruderschaften und 
schließlich in privaten Häusern. Für das Jahr 1605 ist in Straßburg 
erstmals ein Christbaum in einer Bürgerstube belegt. 
Interessanterweise stieß diese Neuerung zunächst auf Kritik: Ein 
katholischer Prediger bezeichnete den Baum damals als unnötige 
Äußerlichkeit. Dennoch setzte sich der Christbaum vor allem im 
evangelischen Raum durch – zunächst auch als bewusster 
Gegenpol zur katholischen Krippentradition. Erst im 19. und frühen 
20. Jahrhundert wurde der Weihnachtsbaum schließlich 
konfessionsübergreifend zum selbstverständlichen Symbol des 
Weihnachtsfestes. 

Ab etwa 1730 begann man, die Bäume mit Kerzen zu schmücken. 
Dieses Licht erhielt eine klare christliche Deutung: Es verweist auf 
Christus selbst, der von sich sagt: „Ich bin das Licht der Welt.“ Das 
Kerzenlicht am Baum bringt zum Ausdruck, dass Gott in die 
Dunkelheit unseres Lebens hineinkommt, um sie zu erhellen. 

Liebe Schwestern und Brüder, 

der Mensch braucht Hoffnungszeichen – nicht nur in den dunklen 
Tagen des Winters, sondern auch in den dunklen Stunden des 
eigenen Lebens. In diese Dunkelheit hinein wird Gott Mensch. Er 
bleibt nicht fern, sondern kommt uns nahe, um Trost zu schenken, 
um Licht und Hoffnung zu bringen – gerade dort, wo wir sie am 
dringendsten brauchen. 

Wie sehr der Tannenbaum dabei helfen kann, bringt die dritte 
Strophe unseres Liedes zum Ausdruck: 



4 
 

„O Tannenbaum, o Tannenbaum, dein Kleid will mich was lehren: /  

Die Hoffnung und Beständigkeit gibt Trost und Kraft zu jeder Zeit. /  

O Tannenbaum, o Tannenbaum, dein Kleid will mich was lehren.“ 

Trost und Kraft – das wünsche ich Ihnen und Ihren Angehörigen von 
Herzen. Möge Ihr Weihnachtsbaum in diesem Jahr nicht nur Ihr 
Wohnzimmer erhellen, sondern auch ein stiller Mutmacher sein, 
ein sichtbares Zeichen für Hoffnung und Beständigkeit. 

In der Heiligen Nacht hören wir aus dem Buch Jesaja: „Das Volk, 
das in der Finsternis ging, sah ein helles Licht; über denen, die im 
Land des Todesschattens wohnten, strahlte ein Licht auf“ (Jes 9,1). 
Der Weihnachtsbaum ist für mich ein Symbol für die Nähe Gottes 
zu uns. „Immanuel“ – „Gott mit uns“ (Mt 1,23).  

Deutlich wird es immer wieder von Jahr zu Jahr: Der 
Weihnachtsbaum wird fast zu einem kleinen Mitbewohner. Er steht 
da, Tag für Tag, schweigend, leuchtend, vertraut. Und wenn er nach 
den Feiertagen das Wohnzimmer wieder verlässt, bleibt oft ein 
Moment der Wehmut zurück. Doch eines ist wichtig: Mit dem 
Abschied des Baumes geht nicht Gottes Nähe verloren. Sie ist 
nämlich nicht an Holz, Nadeln oder Lichter gebunden.  

Gottes Nähe bleibt – dort, wo du wohnst und lebst, auf all deinen 
Wegen. Und er ruft uns dazu auf, selbst Pilger der Hoffnung zu sein: 
Menschen, die in der Hoffnung bleiben, die Hoffnung tragen, 
weitergeben und sichtbar machen – wie die Tanne im Winter, 
standfest, leuchtend und voller Leben. Amen. 

 

        

     Pastor Stephan Mockenhaupt 


